
EJERCIC IOS DE  CONTEMPLACIÓN
EN LA V IDA COTID IANA

Introducción a la vida contemplativa 

Y a la invocación de Jesús

Franz Jalics

Fraternidad del Santo Nombre

Material elaborado  por  Pilar  de Mambré

6º tiempo 
o etapa



EL SEXTO
TIEMPO O  ETAPA:

LA D ISPOSIC IÓN 
PARA EL  

SUFRIMIENTO

E j e r c i c i o s  d e  c o n t e m p l a c i ó n  

1. Alocución

2. Instrucciones 
para la 
meditación



1.  
ALOCUCIÓN

L A  
D ISPOSIC IÓN 

PARA EL  
SUFRIMIENTO

1. La condición para llegar a ser imitadores de Dios.  

2. Dos recuerdos

3. ¿En qué consiste lo que debemos padecer?

4. Mantener viva la disposición para el sufrimiento

5. ¿Padecer o rechazar?

6. Ser más y más Cristo en la tierra



En el ámbito contemplativo

podemos 

contemplar
podemos 

confiar
podemos 

amar.  

podemos 

padecer 



La disposición para el sufrimiento 

La disposición para el sufrimiento 

La disposición para el sufrimiento 



¿Padecer o rechazar?

¿No terminaremos por temer los 

conflictos si no encaramos nuestras 

diferencias con los demás?

¿Por qué los cristianos, 

tendríamos que tolerar 

injusticias sin defendernos?

¿Porque habríamos de 

eludir los problemas 

soportando todo 

pasivamente?

¿No nos volveremos 

ineptos para la vida si 

asistimos inactivos a 

nuestras penurias?



¿Padecer o rechazar?

¿Por qué no habríamos 

de luchar activamente 

contra la opresión de 

los pobres?

¿ Por qué habríamos de 

tolerarlo todo, sin fijar 

límites a nada ?¿No es criminal ser 

espectadores inactivos 

de las injusticias?



Es necesario distinguir dos ámbitos

Cada persona está simultáneamente 
situada en los dos ámbitos

El ámbito de lo 

cotidiano, de la vida 

dirigida hacia afuera.

El ámbito de la 
interioridad 

Ámbito interior de 
la envoltura

Ámbito exterior de 
la envoltura



o .

De la envoltura hacia afuera
tienen vigencia las leyes que 

modifican el mundo.

Dentro de la envoltura, en el 
estrato oscuro y en el núcleo 

sano 

debemos pensar 
y 

alcanzar metas.
no se puede 

pensar 
ni actuar.



o .

contemplar

confiar

amar.  

padecer 

El ámbito del pensar 
y del hacer

Ámbito exterior de 
la envoltura

Ámbito interior de 
la envoltura

Podemos respetar los mandamientos, 

aprender las virtudes, trabajar por lograr 

cambios psíquicos y de carácter. 

Podemos organizar actividades 

políticas y sociales. 



las  reacciones 

dirigidas hacia 

adentro. 

Nada se ha redimido

en el ámbito, en el terreno de la acción. 

el rechazo la represión

Son formas de evitar 
el dolor

las reacciones 
dirigidas hacia 

fuera 



las  reacciones dirigidas 

hacia adentro. 

Por ejemplo: recibo una ofensa

Dejo que la ofensa me toque

y  la siento 

Cuando ya no duela, significa 

que ha cicatrizado. 

Aún está aquí, pero, ha perdido 

su carácter amenazador.

No reacciono. 

Así comienza el sufrimiento. 

Ha comenzado la salvación. 



Estamos simultáneamente situados en 
los dos ámbitos

El ámbito de la 

exterioridad

El ámbito de la 
interioridad 

Puedo manifestar 
más amor en mi 

conducta. 

El dolor ha sido  
asumido y superado 

…

Puedo comportarme 

en forma enérgica, 

pero ya no con odio.

Ha comenzado la 

salvación. 



La actitud correcta 
durante la 

Contemplación

Estar centrados 

en Dios

Estar dispuestos 

a sufrir. 

.

.



.

.

“Estar dispuestos a sufrir”

Jesucristo redimió el 
mundo a través del 

sufrimiento

Él nos invita a recorrer 
con él este camino hacia 

la salvación

“Si alguno quiere venir 
en pos de mí, tome su 

cruz y sígame”. 

Mateo 16, 24.



.

.

En su sufrimiento, 

Jesucristo atravesó la gran tiniebla  de la humanidad. 

Nuestra tarea consiste en acompañarlo 

y sobrellevar la parte que nos corresponde del 
sufrimient0



La disposición para el sufrimiento 

La disposición para el sufrimiento 

La disposición para el sufrimiento 



¿En qué consiste lo que debemos padecer?

No se trata de 

buscar el dolor.

lo que es necesario 

para redimir 

“el pecado”.

Simplemente 

aprender a padecer 

lo que la vida 

nos impone como 

sufrimiento 



El “pecado” debe ser redimido

El “pecado personal”

(el pecado moral)

son insignificantes

“El pecado original”

los aspectos sombríos que yacen en lo 

más profundo de nuestro interior. 

Solo así podremos volver a  

dejarnos

ser acogidos  en el amor de Dios

Los debemos padecer 

La raíz del pecado



Quien busca la quietud

será se irá encontrando cada vez más consigo mismo.

Si profundizamos más en nosotros mismos 

llegamos al estrato oscuro del “pecado original”,

que nos separa del “jardín del Edén” 

y oculta la “conciencia originaria” de la presencia de 
Dios dentro de nosotros.

Esto puede ser muy doloroso

Todo lo que está 
irredento pugna por 

emerger a la 
conciencia.

¿Cómo llegamos al estrato oscuro del pecado original?



Lo padecido con ira, odio, 

enfado, sentimiento de 

venganza o autocompasión. 

No trae redención 

No todo lo que ha sido padecido está redimido.

Solo es redimido

lo que se padece con amor,
en unión con nuestro centro, 

con Dios. 

Por eso es esencial 
mantener viva esta 

disposición….



Mantener viva la disposición para el sufrimiento

Distracciones

para evitar la 
confrontación
con nuestros 

aspectos 
sombríos, 

Tememos sufrir y huimos del sufrimiento.

Nos justificamos 
con nuestros 
“autorelatos” 

los mecanismos de 
defensa del 

subconsciente



Fortalecer constantemente 

nuestra disposición a soportar lo 

que la vida nos impone.

Resistencia a experimentar dolor.

La disposición activa

Meditaciones podrán ser más dolorosas, 

pero más benéficas. 



¿Cómo aprendemos a dar entrada al dolor en nuestro interior?

Cuando “algo” emerge de 
nuestro subconsciente dejamos 

que venga a nosotros. 

Podemos contemplarlo unos segundos 
y volvemos al presente 

Puede comenzar el proceso de redención. 

Está redimido aquello que ha sido 

padecido en amor.

Esto nos hace sufrir. 
Notamos que duele 

y lo toleramos



La disposición a padecer 

lo que la vida nos impone

ser más y más Cristo 
en la  Tierra

Nos parece que es mucho lo que debemos parecer.

Los sufrimientos del mundo 

presente resultan insignificantes

si los comparamos con la gloria 

que se va a manifestar 

en nosotros. 

(Rom 8,18)

Por eso predicaba a Cristo crucificado. 

( 1 Cor 1, 23)

Completar lo que falta a 

las tribulaciones de Cristo. 

(Col 1, 24)



Con su vida y su padecimiento forjó 

las bases para que esto suceda. 

Esta unión con Cristo 

es más profunda de lo que creemos

Cristo desea que los hombres

continúen su obra de redención

El vino al mundo para redimir

a los hombres.

La redención 

no está concluida. 



¿ Cómo volver al centro de nuestro ser y 
a la unión intima con Dios ?

De esto justamente 

trata la redención

¿Qué podemos “hacer”?



Esto requiere dos condiciones

Cristo quiere hacerse nuevamente hombre en nosotros, 

hasta que seamos completamente Cristo en el mundo

Darle lo mejor Darle lo peor de nosotros…



Dejar de aferrarnos a nosotros mismos

La primera condición de redención: darle a Cristo lo mejor de nosotros

Transformarnos en hombres buenos para él

¿ Y esto cómo puede darse?
Con gran apertura: abriéndonos  a Cristo

totalmente, para que su misericordia 

( su fuerza salvadora y redentora)

puede fluir a través de nosotros hacia los demás 

¿ Y cómo puede darse
esta apertura?

Volvernos totalmente traslúcidos.



Él nos pide nuestros “pecados”, para que 

los padezcamos a través de él y con él.

La segunda condición de redención: ofrecerle lo malo que hay en nosotros

¿ Y esto cómo puede darse?
Dejando que en nuestro interior crezca 

la disposición a dejar que lo irredento venga 

a nosotros sin defendernos contra ello…

… volviéndonos totalmente indefensos

Entonces, el pecado puede fluir a través de 
nosotros ..

Y Cristo puede acogerlo en su seno y redimirlo. 



¡¡¡ Acontece algo extraordinario !!!

El padecimiento provocado 

por lo irredento 

puede brindarnos una 

unión mística muy profunda

con Cristo. 

Cristo nos redimió con su 
sufrimiento, lleno de amor 

El seguirá sufriendo dentro de 

nosotros hasta que hayamos sido 

totalmente redimidos



“Quien desee recorrer este 

camino deberá mantener 
despierta, 

con gran perseverancia, 
la disposición para el 

sufrimiento”. 

El mayor dolor de Cristo no está 

provocado por nuestro “pecado”, 

sino por nuestra resistencia 

interior, que se opone a la 

redención. 



El Santo Nombre


	Diapositiva 1:  Ejercicios de contemplación en la vida cotidiana
	Diapositiva 2: El sexto tiempo o etapa:  la disposición para el sufrimiento    
	Diapositiva 3: 1. alocución  la disposición para el sufrimiento    
	Diapositiva 4
	Diapositiva 5
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7
	Diapositiva 8
	Diapositiva 9
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11
	Diapositiva 12
	Diapositiva 13
	Diapositiva 14:  . 
	Diapositiva 15:  . 
	Diapositiva 16:  . 
	Diapositiva 17
	Diapositiva 18
	Diapositiva 19
	Diapositiva 20
	Diapositiva 21
	Diapositiva 22
	Diapositiva 23
	Diapositiva 24
	Diapositiva 25
	Diapositiva 26
	Diapositiva 27
	Diapositiva 28
	Diapositiva 29
	Diapositiva 30
	Diapositiva 31
	Diapositiva 32: “Quien desee recorrer este camino deberá mantener despierta,  con gran perseverancia,  la disposición para el sufrimiento”.  
	Diapositiva 33

